
RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

107 

 

O Lugar do Converso e da Conversão no Imaginário Soteriológico da 

Alta Idade Média:  

Reapropriações do Universalismo Niceno na Península Ibérica. 

 

Renata Rozental Sancovsky1 

http://lattes.cnpq.br/8896220723032569 

 

Resumo: 

A História Social dos conversos na Espanha foi exaustivamente estudada pelos 

principais historiadores hispanistas em função do estabelecimento do Tribunal do 

Santo Ofício da Inquisição. Entretanto, grande parte dos historiadores pouco se 

refere à existência de “cristãos-novos”, ou “judeus batizados” (iudaei baptizati) em 

épocas anteriores aos primeiros séculos da modernidade. Se a construção do 

converso, - enquanto ser socialmente efêmero, paradoxal, indefinido e deslocado -, 

é um fenômeno sabidamente medieval, são porém escassas e lacunares as análises 

sobre as implicâncias sociais e identitárias das conversões forçadas de judeus ao 

Cristianismo Niceno e da  “cultura do segredo” no Reino Visigodo do século VII d.C. 

Entre judaizantes, marranos, e cristãos fiéis, a invenção dos iudaei baptizati findam 

por reiterar e tornar ainda mais complexo o mosaico de heterogeneidades sociais 

que marcou o mundo ibérico desde tempos romanos.  

 

Palavras-Chave: Hispania Visigoda; Conversos; Teologia Política; Antissemitismo; 

Marranismo   

 

Abstract: 

The Social History of Spanish converts was extensively studied by the most 

important Hispanist historians due to the establishment of the Holy Inquisition 

Tribunals. As proposed by Anita Novinsky, it is only fair to believe that the 1391-

Spanish massacres and the forced conversion of Jews to Catholicism in Portugal 

(1497) were responsible for creating a true culture of secrecy among the victims of 

persecution, who, after being forced to be baptized, became known to the 

government and the population as "new Christians". Whereas the construction of 

the convert, - as a socially, ephemeral, paradoxical, undefined, and outcast being -, 

is a widely known medieval phenomenon, there are few and full of gaps analyses 

about the implications of Jewish conversions in the VIIth century A.D. Visigothic 

Kingdom; where the Marran problem effectively appeared in the Mediterranean 

History.  

 

Key-Words: Visigoth Realm, Converts, Political Theology, Anti-Semitism, Marranism  

                                                           
1 Doutora em História Social pela USP com tese sobre Conversos, 

Judaizantes e Antissemitismo na Península Ibérica Medieval. Professora de 

História Medieval da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro e do 

Programa de Pós-Graduação em História da UFRRJ (PPGH). Pesquisadora 

Associada do Laboratório de Estudos sobre a Intolerância da USP (LEI) e do 

Laboratório Interdisciplinar de Teoria da História, Antiguidade e Medievo da 

UFRRJ (LITHAM). Atualmente desenvolve pesquisa em nível de pós-doutorado 

(Museu Nacional – UFRJ) sobre as relações judaico-cristãs no Mediterrâneo 

Tardo-Antigo a partir das inflexões do gênero literário polêmico sobre a 

cultura material.  

 

http://lattes.cnpq.br/8896220723032569


RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

108 

 

A História Social dos conversos na Espanha foi exaustivamente estudada 

pelos principais historiadores hispanistas em função do estabelecimento do Tribunal 

do Santo Ofício da Inquisição. Assim como propõe Anita Novinsky (1992), é certo 

pensar que os massacres de 1391 na Espanha e a conversão forçada dos judeus ao 

catolicismo em Portugal (1497), foram responsáveis pela criação de uma 

verdadeira “cultura do segredo” entre as vítimas das perseguições que, batizadas à 

força, passaram a ser chamadas pelo governo e pela população de “cristãos-

novos”.  

Entretanto, é curioso constatar que grande parte dos historiadores pouco se 

refere à trágica existência de “cristãos-novos”, ou “judeus batizados” em épocas 

anteriores aos séculos XIV e XVI. Em função dessa grave lacuna histórica, 

acreditamos que a questão dos conversos na Península Ibérica exige hoje uma 

profunda revisão. Além de estudarmos as diversas facetas das identidades 

contraditórias desses batizados à força, não devemos mais cair nas armadilhas do 

anacronismo e da generalização.  

Se a construção do converso, - enquanto ser socialmente efêmero, 

paradoxal, indefinido e deslocado -, é um fenômeno sabidamente medieval, são 

porém escassas e lacunares as análises sobre as implicâncias das conversões 

judaicas no Reino Visigodo do século VII d.C, onde efetivamente surgiu, pela 

primeira vez na História do Mediterrâneo, o problema marrano.  

Sabe-se que, exatamente neste período aparentemente “obscuro” para as 

sociedades ibéricas, encontraremos os fundamentos e matrizes ideológicas para  as 

atitudes políticas de monarcas como Fernando e Isabel, e também, para a 

concretização da máquina inquisitorial.   

É importante lembrar que algumas crônicas do periodo apontam para a cifra 

de 90.000 judeus batizados na Espanha Visigoda durante todo o século VII (Roth 

1960:7).  Esses 90.000 conversos, entre judaizantes, marranos e alguns cristãos 

fiéis, mostram-nos que o problema converso no mundo ibérico medieval não deve 

de maneira alguma ser desprezado pela historiografia, uma vez que seus 

desdobramentos puderam ser sentidos quase oito séculos mais tarde. 

Ainda que fundamentais, as fontes inquisitoriais não devem assim ser as 

únicas através das quais o historiador poderá obter maior aproximação à questão 

dos conversos em Espanha.2 Reconhecê-los igualmente como cripto-judeus 

                                                           
2 Na realidade, estamos nos reportando às lacunas interpretativas presentes no 

trabalho de Maurice Kriegel sobre a formação social do converso enquanto sujeito  

da modernidade. Cf. KRIEGEL, Maurice. “Questão dos Cristãos-Novos e Expulsão 

dos Judeus: a Dupla modernidade dos Processos de Exclusão na Espanha do Século 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

109 

 

também constitui atitude equivocada, tal qual atribuí-los, em sua totalidade, uma 

sentimento cristão imaculado.  

Anita Novinsky (1996) desenvolveu diversos estudos sobre o conceito de 

marranismo, permitindo avanços interpretativos. Com isso, ressalta a busca de um 

instrumental conceitual que respeite a complexidade da vida judaica no mundo 

ibérico. Por tais pressupostos, devemos aqui estabelecer correlações entre o 

fenônemo do marranismo e a Idade Média Visigoda, enquanto sociedade “produtora 

de conversos”. Fundamentos estes que sem dúvidas, foram resgatados pelo Estado 

espanhol do século XV.  

Logo, ainda que não encontremos no medievo uma instituição do porte do 

Tribunal do Santo Ofício, a questão judaica pode ser inteiramente apreendida no 

seio das políticas de conversão e segregação religiosas desenvolvidas, diversas 

vezes, por autoridades formais.  

É importante compreender que, ao forjar o homem hispânico sob critérios 

territoriais, políticos e religiosos, os poderes visigóticos, ainda no século VII d.C, 

findam por reiterar e tornar ainda mais complexo o mosaico de heterogeneidades 

sociais (Collins, 1986) que marcou a Península Ibérica desde tempos romanos. Tal 

complexidade é legitimada pela construção da questão judaica, notadamente 

associada às chamadas conversões seriais. 

O processo de conversão da Península Ibérica Visigoda ao catolicismo, 

consumado em fins do VI século pelo monarca Recaredo (586d.C), inaugura um 

novo momento na relação entre judeus e cristãos no mundo ibérico medieval. 

(Garcia Moreno, 1990: 230-240) A adoção do catolicismo pelo Reino Visigodo, 

legitimado nas Atas do III Concílio de Toledo (589d.C), ocorre paralelamente à 

elaboração de um projeto político de unidade religiosa. 3 Na conjunção entre 

poderes monárquicos e eclesiásticos, aliados na tarefa de “regeneração” social e 

“purificação” espiritual das populações hispano-visigodas, o perigo potencial 

representado pela presença judaica no território tende a ser dissipado. (Garcia 

Iglesias, 1977) 

Reproduzindo práticas já anteriormente aplicadas por dioceses ibéricas das 

Ilhas Baleares, como o caso de Menorca/Mahón de 417 (Sancovsky, 2010), por 

ordem formal do monarca visigodo Sisebuto, amplia-se o horizonte de intolerância 

                                                                                                                                                                          

XV.”  In: NOVINSKY, Anita et KUPERMAN, Diane. (orgs.) Ibéria Judaica: Roteiros de 

Memória.  São Paulo: Expressão e Cultura/EDUSP, 1996.  p.33-58. 
3 Para a análise das atas conciliares utilizamos a edição bilingue de José Vives. 

VIVES, J. (Ed.) Concílios Visigóticos e Hispano-Romanos.  Barcelona/Madrid: 

Consejo Superior de Investigaciones Cientificas - Instituto Enrique Florez, 1963  v.1  

III e IV Concilios de Toledo.  p.107-145; 186-225, respectivamente. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

110 

 

religiosa e social.  Pelas ordenações de Sisebuto e o aval dos poderes eclesiásticos, 

os judeus visigodos foram forçados a se converter formalmente ao catolicismo. 

Desde então, o Judaísmo Ibérico passa a ser inserido no que a historiadora Anita 

Novinsky outrora denominou como “cultura do segredo”.  

Após 616, os  episódios de batismos forçados continuariam a fazer parte do 

cotidiano das social ibérico. Os conversos - com raríssimas exceções - dificilmente 

seriam aceitos e recebidos integralmente como membros de um corpo social 

cristão. Da mesma forma que, séculos após as conversões obrigatórias no Reino 

Visigodo, encontremos cristãos-novos no Brasil Colonial, ocupando os mais diversos 

setores profissionais e alcançando considéraveis graus de enriquecimento, 

principalmente como senhores de escravos e no comércio açucareiro, na Península 

Ibérica Visigoda veremos proliferarem decretos eclesiásticos que impunham 

obstáculos legais às práticas econômicas dos batizados das aljamas.   

O III, IV e VI Concílios de Toledo (589, 633, 636) denunciam, por exemplo, 

a existência de relações de poder entre senhores judeus e escravos domésticos 

cristãos. Estes últimos, eram geralmente convertidos por seus senhores ao 

Judaísmo. Na visão do episcopado visigodo, a gravidade do proselitismo judaico em 

sociedade se concretizava pelo ato da circuncisão do escravo, marca perene do 

compromisso espiritual e físico com o Deus de Israel.(III Concílio de Toledo, cânone 

XIV). Impõem-se ainda restrições aos serviços fiscais e contábeis prestados por 

judeus a membros da nobreza laica visigoda. Os judeus, em nenhuma hipótese, 

poderiam exercer quaisquer formas de poder sobre os cristãos, sob risco de os 

contaminarem com suas impurezas e infidelidades. 

Para as poucas comunidades judaicas que não chegaram a ser totalmente 

atingidas pelos decretos de conversão (na região das Gálias Narbonenses, por 

exemplo), os judeus batizados passaram a ser vistos como sujeitos sociais 

coniventes e subjugados à política efetuada por Toledo.  

Nas visões da Monarquia e da Igreja de Toledo, os “novos cristãos” 

passaram a representar perigosos veículos de infidelidade, gerando uma 

desconfiança tão forte que foi refletida pelas duras legislações civil e canônica, 

contra eles promulgada durante todo o século VII. Nos códices, os conversos eram 

vistos como pessoas permanentemente acometidas por uma infidelidade potencial. 

Infidelidade que se traduziria na judaização, ou seja, no retorno às antigas práticas 

religiosas judaicas.  

Esse comportamento político perante os conversos agravava ainda mais o 

universo das relações sociais com as comunidades cristãs de origem. Na realidade, 

o que se percebe é que jamais o governo visigodo demonstrou inclinação ou desejo 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

111 

 

de integrar ou aproximar os conversos da sociedade. Ao contrário, a rejeição e a 

intolerância a esses indivíduos eram imediatas, e aumentavam proporcionalmente 

ao crescimento do número de batismos coletivos, realizados pelas dezenas de 

dioceses do território ibérico. 

Entre os segmentos populares visigodos, percebia-se igualmente a rejeição 

social: a presença de judeus convertidos, infiltrados em seus cotidianos, era um 

desafio e uma ofensa aos modos de vida originariamente cristãos. (Orlandis, 1984: 

123-142) A partir de então, recairiam sobre os novos conversos ao catolicismo, 

todo o peso da antiga intolerância visigoda à cultura judaica. 

Um cânone do IV Concílio de Toledo (cânone LX), por exemplo, estabelece a 

obrigatoriedade de crianças judias, ao atingirem a faixa etária de sete anos4, serem 

afastadas de suas famílias e encaminhadas a uma educação prioritariamente cristã. 

Milhares de crianças de origem judaica foram separadas de seus pais e passaram a 

viver em mosteiros, abadias ou residências “sabidamente cristãs”.  

Para termos uma idéia da relevância da política visigoda sobre os conversos 

do século VII, é necessário lembrarmos que este mesmo decreto que separou pais 

e filhos de origem judaica na Idade Média, voltou a atingir descendentes de 

cristãos-novos em Portugual do século XVII. Conforme já demonstraram Meyer 

Kayserling (1971) e Anita Novinsky, a chamada “Lei do Extermínio”, promulgada 

por D.Pedro de Portugal em 1683, exigia que os indivíduos legalmente acusados de 

exercerem o Judaísmo abandonassem o país e deixassem seus filhos menores de 

sete anos sob “cuidados” de instituições religiosas ou entregues à orfandade. 

Além da diluição dos núcleos familiares das aljamas, a política visigoda sobre 

as comunidades judaicas alcançara outras dimensões de igual gravidade. Em um 

documento, denominado Confessio vel Professio Iudaeorum Civitatis Toletanae, o 

Rabino-chefe da congregação de Toledo deveria não somente acatar a sua própria 

conversão como também a de toda sua comunidade.  

Entre os dias 1º de dezembro de 637 e 9 de janeiro de 638 (Suárez Bilbao, 

2000: 50) convocados a comparecer à Basílica de Santa Leocádia, nos arredores de 

Toledo, os judeus batizados apresentam-se ao Rei Chintila e ao corpo episcopal 

ibérico, presentes ao VI Concílio.  

Prosternados diante dos poderes oficiais visigodos, os conversos foram 

submetidos a uma espécie de inquérito, que apuraria os atos ilícitos e crimes 

cometidos contra a fé cristã. O historiador Fernando Suárez Bilbao, citando os 

trabalhos de J.L.Lacave, afirma que aquele Concílio, presidido por Braulio de 

                                                           
4 A faixa etária de sete anos é determinada a posteriori pelo XVII Concílio de Toledo 

(694), cânone VIII.  Cf. VIVES, J.  op.cit  p.584-586. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

112 

 

Zaragoza, assumiu uma explícita configuração de tribunal ou assembléia judicial5. 

Neste sentido podemos afirmar que o Concílio relegou a um segundo plano as 

funções e tarefas que justificariam a sua própria convocação – discussões de trato 

teológico, elaboração de políticas de uniformização ritual e litúrgica do Cristianismo, 

além da verificação das atuações diocesanas. 

O VI concílio toledano pode ser compreendido então como o primeiro 

tribunal realizado na História Península Ibérica para o julgamento e condenação 

pré-estabelecida de conversos de origem judaica. Como referendo à condição 

inquestionável de criminalidade a qual eram imediatamente sentenciados, os 

conversos foram forçados à leitura pública de um documento, através do qual 

assumiam como verdadeiras todas as acusações de judaização que sobre eles 

pesavam, além de declararem-se infiéis, cientes dos malefícios causados por seus 

“Judaísmos remanescentes”.  

Ao presidir todas as sessões do VI Concílio toledano, Braulio de Zaragoza 

demonstra uma legítima preocupação – já demonstrada por seu falecido mestre 

Isidoro de Sevilha (636) – com a condição de isolamento político do Reino Visigodo 

em meio ao universo eclesiástico, a partir de 600 d.C.6. A ansiedade de Braulio 

tinha, de fato, fundamento. Com a morte de Gregório I (604), as trocas entre Roma 

e o mundo ibérico vão se tornando cada vez mais escassas, mesclando-se por 

diversas vezes às crescentes disputas por hegemonia política e religiosa no 

Mediterrâneo Ocidental7. 

Como resposta às duras críticas de Honório à política religiosa visigoda, as 

palavras do bispo permitem constatar o total desconhecimento de Roma sobre as 

vicissitudes religiosas geradas pelas conversões dos judeus ao Cristianismo a partir 

de 616. Honório trata o mundo ibérico quase como uma realidade à parte dentro do 

que considerava ser a “Cristandade”. Delineia assim, uma Igreja Ibérica de perfil 

impopular, desregrada, e  ideologicamente distante da diocese romana.  

Em contrapartida, o bispo de Zaragoza, entre as inúmeras reverências que 

faz à figura do Pontífice, reserva-se o direito de relembrá-lo  que os vínculos entre 

                                                           
5 Ver artigo LACAVE, J.L. “La legislación antijudía de los visigodos.” In: Simposio 

Toledo Judaico.  Toledo, 1973. p.31.  
6 Sobre o processo de isolamento politico ibérico em relação à diocese romana são 

interessantes as considerações de Karen E. Carr. Cf. CARR, Karen E. A Changing 

World – African Red Slip in Roman and Visigothic Baetica. In: FERREIRO, Alberto 

(Ed.)  The Visigoths: Studies in Culture & Society. Op.cit. p.224. 
7 É possível demonstrar, través da teologia política visigoda, prováveis motivações 

para o acirramento das disputas entre Gothia e Romania na Alta Idade Média. 

Pensamentos de fundamentação mitológica e religiosa, que demarcaram tanto os 

discursos de autoridade e sacralizaçao da monarquia, quanto  os textos da 

Patrística visigoda.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

113 

 

as duas Igrejas seriam quase viscerais. Nas palavras inaugurais de sua longa 

resposta, demonstra de forma proposital que os rumos de sua “Cristandade” 

estariam ligados a Roma, já que todos os títulos episcopais hispânicos haviam sido 

referendados pelo Pontífice. “Todos os bispos pela Espanha foram constituídos pelo 

senhor reverendíssimo e honorável pelos méritos da glória apostólica, Papa 

Honório”8. (Braulio, Epistola XXI, EJUSDEM BRAULIONIS NOMINE CONCILII VI 

TOLETANI SCRIPTA AD HONORIUM I, parágrafo V) 

Para Braulio, se a Igreja visigoda desvirtuava-se dos princípios papais, a 

responsabilidade também recairia sobre Roma. O mesmo argumento foi usado pelo 

bispo de Zaragoza quando buscou esclarecer Honório das excelentes intenções 

visigodas no que tangia à chamada “salvação dos espíritos desesperados”. Braulio 

assume a tarefa de demover o Papado das concepções e fortes insinuações de 

incompetência e incredulidade que pairavam sobre o Cristianismo episcopal ibérico. 

Apresenta-se em nome “(...) dos bispos de toda a Espanha e da Gália Narbonense”, 

reafirmando o desejo de unidade:  

(...) Em verdade, nós, os bispos de toda a Espanha e da Gália 

Narbonense já estávamos reunidos em um só colégio, visto que, ao 

deportar o diácono Turnino, vosso decreto foi levado por nós, para que 

não só tivéssemos mais fortes na fé, mas também mais alegres para 

destruir a perdição dos pérfidos. (Braulio, Epistola XXI, EJUSDEM 

BRAULIONIS NOMINE CONCILII VI TOLETANI SCRIPTA AD HONORIUM I) 

 
O fato de apresentar-se em nome do corpo episcopal hispânico, inserindo 

também os representantes da Gália Narbonense não significaria um mero 

preciosismo da narrativa brauliana. Antes, com tal menção, o bispo já responde a 

Honório diante de uma das mais graves acusações que pesavam sobre a Igreja 

visigoda. A região da Gália Narbonense ficara internamente conhecida no Reino 

como núcleo de instabilidades políticas, cultivando uma aristocracia descontente, e 

campo fértil para ímpetos conspiratórios.  

As elites narbonenses, em função do distanciamento com relação a Toledo, 

teriam feito uso dos episódios de conversão aos judeus para demonstrar sua 

autonomia decisória. Por diversas vezes na literatura episcopal visigoda, o nordeste 

da Península Ibérica foi apontado como principal berço das judaizações e contendas 

sobre supostos acordos de patronato sobre as aljamas locais. Uma permissividade 

proposital era vista na região como afronta ao centralismo toledano. Neste ponto, 

os judeus batizados poderiam usufruir uma grande margem de atuação social e 

                                                           
8 “Domino Reverendissimo et Apostolicae Gloriae Meritis Honorando Papae Honorio 

Universi Episcopi per Hispaniam Constituti. (...)” In: PATROLOGIA LATINA 

Database.   V.83.  (Opera Omnia S.Isidori.)  Parágrafo V. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

114 

 

econômica. As mesmas facilidades não seriam encontradas em outras regiões do 

mundo ibérico.   

Em fins do século VII, os conversos narbonenses continuavam a figurar 

entre as preocupações toledanas. Vinculando-os às rebeliões de 672, levantadas 

por membros da aristocracia fundiária contra o monarca Wamba, Julião, bispo da 

diocese toledana, chegou a descrever todo seu repúdio à permissividade da Gália 

Narbonense aos judeus batizados9  e seus descendentes, referindo-se à região 

como “prostíbulo de judeus blasfemos”10. 

Entre as diversas alternativas encontradas pelos conversos para garantir 

mínimas possibilidades de exercício da fé judaica, o medievalista Luís Garcia 

Moreno aponta para a questão do patronato aristocrático sobre algumas aljamas,  

marcado por práticas escusas de corrupção econômica: 

 “(...)Pero algun indicio apunta a la idea de que el dinero judío 

pudo conseguir en auquellos momentos la no aplicación de dicha 

legislación por parte de alguna autoridad; tal y como denunciaría el 

mismo pontífice [Gregorio Magno] al saber de la existencia de judíos 

narbonenses que poseían esclavos cristianos provenientes del comercio 

de cautivos. (...) Y algunas alusiones de tono general nos indican que 

dichas prácticas de corrupción continuarían en tiempos posteriores, una 

vez surgida la problemática del marranismo y del criptojudaísmo, 

afectando incluso a clérigos y obispos. El dinero y el deseo de convertirse 

en patronos-protetores de las influyentes aljamas eran sin duda 

poderosos motivos para tales comportamientos.”  (Garcia Moreno, 

1994:134-135) 
 

Como vemos, Braulio de Zaragoza, em 638, escreve não apenas para 

resguardar a imagem de um suposto equilíbrio ibérico perante o Papa. Ao 

responder a Honório, também responde aos diversos setores da aristocracia 

eclesiástica e laica, cujos resquícios de fé ariana ainda insistiam em mostrar suas 

representatividades descentralizadoras. A carta determina a supremacia toledana, a 

continuidade monárquica, e a irrevogabilidade de suas decisões a todos os bispos 

                                                           
9 O historiador Luís Garcia Moreno comenta a conjuntura política das Gálias a partir 

dos escritos de Julião de Toledo: “(...) En sus retóricas y más tempranas obras 

históricas como la Historiae Wambae o la Insultatio Galliae, adjunta a la misma, los 

judíos narbonenses son descritos como pérfidos y colaboradores principales de la 

rebelión del traicionero duque Paulo, en su afán por destruir el reino cristiano de los 

visigodos españoles. Para Julián el comportamiento desleal de la provincia 

narbonense se debía a ser un auténtico „prostíbulo de judíos blasfemos‟, donde los 

criptojudíos y judaizaciones eran numerosos.”  GARCIA MORENO, Luis A. Los Judíos 

de la España Antigua: Del Primer Encuentro al Primer Repudio. Madrid: Rialp, 1994. 

p.127. 
10 ANNO DOMINI DCXC. SANCTI JULIANI TOLETANI EPISCOPI HISTORIA 

REBELLIONIS PAULI ADVERSUS WAMBAM GOTHORUM REGEM. In: PATROLOGIA 

LATINA Database  Op.cit. V.96. Parágrafo 5.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

115 

 

presentes ao VI Concílio de Toledo, mas principalmente, aos representantes 

narbonenses.   

O equilíbrio brauliano da narrativa, na realidade, apresenta um cenário 

bastante curioso: um Reino mantido sob crônico estado de insegurança política 

interna, atemorizado por  conspirações e usurpações ao trono real, alimentando a 

desconfiança das elites toledanas sobre membros da nobreza fronteiriça, que se 

eximiam em defender localmente o território ibérico de possíveis perigos externos, 

islâmicos e bizantinos, sobretudo. Salo W. Baron chega inclusive a interpretar a 

delicada conjuntura de realização do VI Concílio de Toledo como parte de um 

sentimento coletivo de “histeria”, que atingia gradativamente o mundo cristão.11 

No imaginário brauliano, estava clara a relação a ser estabelecida entre a 

infidelidade das nobrezas narbonenses e uma espécie de tradição maléfica, 

endossada no comportamento dos batizados judaizantes da região. Para a 

neutralização da instabilidade, o primeiro passo seria localizar pontualmente a 

gênese das forças “do malefício” e agir concretamente sobre elas. É importante 

constatar que o endosso de uma tradição maléfica, ou de uma sagacidade 

conspiratória iriam ser atribuídos de forma perene aos judeus durante a Idade 

Média.  

Certamente, o Reino Visigodo foi pioneiro em vincular os judeus (batizados 

sobretudo) a um desejo endêmico de complô contra a “Cristandade”, 

consubstanciado, na visão da monarquia e do episcopado toledanos, nas sucessivas 

tentativas de derrubada do trono visigodo, e na acusação que pesaria a posteriori 

sobre os batizados, de terem se aproximado dos árabes em fins do século VII, 

facilitando sua entrada pelo estreito de Gibraltar em 711. A expressão “teoria do 

malefício” foi usada por Leon Poliakov (1991) na análise de necessidades sociais, 

em momentos agudos de crise, em imaginar ameaças de complôs internos ou 

externos. Os judeus, segundo o autor, figuraram no imaginário conspiratório de 

                                                           
11 (...) International as well as domestic tensions added to the growing sense of 

insecurity among the ruling classes of the Spanish state and church. Im 632 

Mohammed died, leaving behind a united Arabia and a people bent on establishing 

another universal religious empire. The successes of the Muslim armies in the 

following few years opened up before the Christian world vistas of an 

unprecedented catastrophe. We shall see that the letter allegedly addressed to the 

western monarchs by Emperor Heraclius was but a popular dramatization of that 

widespread panic. But Heraclius‟ authentic decree of forced conversion of Jews in 

his own Empire undoubtely made a deep impression also on the Spaniards. Cf. 

BARON, Salo W. A Social and Religious History of the Jews.  Philadelphia: Jewish 

Publications Society of America, 1952. Vol 3.  p.40. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

116 

 

muitas Monarquias européias, sendo alvos comuns na atribuição dos males 

vivenciados pelas sociedades. 12 

Não obstante as ameaças internas, os “ouvidos falsos” mencionados pelo 

bispo, teriam levado Honório I a deturpar qualitativamente o Reino Visigodo. Nesse 

momento, Braulio coloca-se em patamar de relativa superioridade ao Papa, 

afirmando seu engano e mostrando que seria mais fácil crer na perversidade do 

que na razão. Assim como aos temores conspiratórios, todos os boatos 

transformados em acusações, teriam uma espécie de “causalidade diabólica”. Para 

o bispo, exatamente por este motivo, quando escolheu crer nas palavras semeadas 

pelo “mal”, o Pontífice mostrara sua total falibilidade.  

Ao defender seu Reino da judaização, Braulio acredita na ação externa de 

forças desagregadoras, e acusa a diocese romana de uma permissividade ainda 

maior, dizendo ter conhecimento de clérigos romanos que não reprimiam seus 

conversos, permitindo um retorno explícito ao Judaísmo. E rebate as críticas de 

Honório ao afirmar taxativamente que  (...) também foi levado a nós (porque, 

contudo, nos é incrível, nem foi totalmente crido por nós) que foi permitido pelos 

oráculos veneráveis do príncipe romano aos judeus batizados retornarem a 

superstição de sua religião; porque Vossa Santidade sabe melhor do que seja falso 

(...). (Braulio, Epistola XXI,  EJUSDEM BRAULIONIS NOMINE CONCILII VI 

TOLETANI SCRIPTA AD HONORIUM I) 

Para Braulio, na mesma epístola, o mal estaria instalado em toda a parte. 

Caberia às Igrejas erigir formas de sentenciar e punir a malignidade dos conversos 

e romper com as intenções dos perversos, adjetivados na carta como “(...) inimicos 

crucis Christi ac daemonicolas antichristi (...), (inimigos da cruz de Cristo, e os 

demônios do Anti-Cristo).   

Para aqueles que ainda insistiam em não acatar as políticas toledanas de 

vigilância e punição dos batizados, neste momento, a carta adota uma 

argumentação mais rígida. Encaminha-se a demonstrar ao Papa que o Concílio 

Toledano, ora presidido pelo mesmo Braulio, teria condições de criar instrumentos 

ainda mais severos do que a própria Sé romana, no que tangiam a repressão e 

controle sobre os conversos. E acrescenta que todos os envolvidos em crimes de 

judaização fossem submetidos à irrevogabilidade das penas que “em nenhuma 

                                                           
12 Historiadores como Carlo Ginzburg e Raoul Girardet também preocuparam-se em 

apontar os desdobramentos sociais e políticos dos mitos conspiratórios construídos 

contra os judeus, na Idade Média e na Modernidade.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

117 

 

outra parte” haviam sido aplicadas, apresentando uma espécie  de “pioneirismo” de 

sua Igreja, face às “permissividades” por ele constatadas em Roma13. 

Com esta carta, Braulio enuncia um projeto político-religioso sobre a 

população batizada. Sem precedentes na História das conversões arbitrárias do 

mundo mediterrâneo, o texto Confessio vel professio Iudaeorum Civitatis Toletanae  

redigido durante o VI Concílio, é o primeiro documento confessional que 

comprometeria coletivamente os judeus conversos da capital, prescrevendo 

oficialmente as punições para cada crime de judaização cometido, sendo 

posteriormente estendido ao restante do território: “(...) Certamente, em locais 

oportunos, publicamos não só a censura aos transgressores, mas também não 

calamos o devido ofício das pregações (...)”14.  

Dezesseis anos após a publicação da primeira confissão, um novo texto – 

Placitum Iudaeorum -  mais simples e sintético, foi elaborado pelo Monarca 

Recesvinto (654), cujos destaques seriam as permanentes práticas judaicas entre 

os batizados, e a inclusão de interditos sobre penas capitais, como o 

apedrejamento e o uso da fogueira como meios de execução. (Lex Visigothorum, 

Liber Duodecimus. II Titulus: De omnium hereticorum adque Iudeorum cunctis 

erroribus amputatis. III Titulus: De novellis legibus Iudeorum, quo et vetera 

confirmantur et nova adiecta sunt,   Titulus II, XVII: 425)  

É possível considerar os episódios ocorridos durante o VI Concílio toledano 

(638) e a outorga do Placitum de Recesvinto (654) não apenas como 

desdobramento das políticas visigodas de unidade, mas fundamentalmente, como 

uma espécie de “teatrocracia” necessária. Sob perspectiva sociológica, as 

expressões de poder manifestadas durante as sessões conciliares sugerem uma 

leitura depurada do documento a partir das considerações do teórico Georges 

Balandier (1982). Para o autor, o poder se eterniza a partir do momento em que 

                                                           
13 Braulio elabora seus comentários sempre no sentido de comparar a Igreja 

Visigoda e a Igreja Romana, por isso alerta que todos os conversos que incidiam 

nos crimes de judaização “(...) devam ser desmoralizados por tão severa sentença 

em qualquer crime que sejam implicados por nós, conforme Vossa Santidade julgou 

condenar esses maculados pela mancha da prevaricação. Pois isto jamais foi feito e 

em nenhuma parte ou nas ações de nossos mais antigos ou jamais descobrimos ter 

sido inserido pelas falas divinas nas páginas do divino testamento.” 

 “(...) utrum debeant quolibet facinore implicati a nobis sententia tam severa 

percelli, ut istos praevaricationis naevo maculatos vestra censuit beatitudo damnari. 

Nam hoc nunquam et nusquam aut majorum nostrorum gestis peractum, aut 

eloquiis divinis in Novi Testamenti paginis reperimus insertum. (...)” Epistola XXI. 
14 “(...) Quippe locis opportunis, et censuram propter transgressores edidimus, et 

debitum praedicationis officium non tacuimus; (...). 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

118 

 

alcança um grau de representatividade e publicização, que escapam às obviedades 

dos recursos  imediatos da força ou da violência sob ponto de vista físico.  

Isto significa afirmar que todo poder precisa produzir imagens, eventos e 

representações do que considera obrigatório ser vivenciado pela sociedade. 

Necessita de espaços onde possa exercer sua teatralização, construindo ilusões aos 

olhos daqueles que a ele estão subjugados, perpetuando o próprio subjugo. A 

sacralização das hierarquias, para Balandier, constitui importante artifício da 

teatrocracia, uma vez que o divino legitima a ordem dramática do discurso a ser 

proferido. Quanto maior a força dramática do poder “teatrocrático”, maiores serão 

suas chances de continuidade.  

A intimação e o comparecimento dos conversos toledanos às sessões 

conciliares transformadas em tribunais da fé, a leitura pública de um texto 

comprometedor e punitivo, além de confissões públicas de uma criminalidade 

construída, são imagens do alcance de uma dramaturgia política, comprometida em 

erigir modelos religiosos: 

(...) O poder utiliza, aliás, meios espetaculares para marcar sua 

entrada na história (comemorações), expor os valores que exalta 

(manifestações) e afirmar sua força (execuções). Este último aspecto é o 

mais dramático, não somente porque põe em ação a violência das 

instituições como porque também sanciona publicamente a transgressão 

dos interditos decretados como invioláveis pela sociedade e seu poder 

(Balandier, 1982:10). 
 

A partir de Balandier, consideramos que as ilusões decorrentes das cenas 

políticas15 vivenciadas e protagonizadas pelos conversos produziram efeitos morais 

e emocionais semelhantes aos efeitos ilusórios do teatro. Criando uma linguagem 

própria, uma retórica tipificada como o placitum, definindo arquétipos e 

estereótipos, os arranjos do poder aqui dispostos e dramatizados passam a 

mensagem da hierarquia, da diferença social e do distanciamento entre aqueles que 

de fato detêm o poder, e outros dele desprovidos. 

Interessante verificar, entretanto, que a retórica teatral do placitum, ao 

mesmo tempo em que demarca as hierarquias e reafirma a universalidade da 

hierarquia sagrada, promove ambigüidades. Por inversão, o placitum iudaeorum 

não apenas demonstra como os poderes devem ser exercidos na sociedade 

visigoda, mas revela, contra sua própria vontade, os perfis dos “autores da crise”, o 

                                                           
15 “Os grandes julgamentos políticos, em seu desenrolar, na apresentação, levam a 

dramatização a seu mais alto grau de intensidade. Eles impõem uma encenação, 

um cenário, papéis, instâncias secretas e violências, revelações e efeitos de 

surpresa que levam geralmente à confissão do acusado.” BALANDIER, Georges. O 

Poder em Cena. Brasília: EdUnB, 1982. p.10. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

119 

 

locus do malefício e sua expressividade indesejada. Servindo como justificativa 

para a consolidação da própria ordem, os conversos, por suas leituras e suas 

práticas desviantes são exibidos no placitum em toda sua nitidez. Utilizando-se de 

mecanismos intimidadores que inspirariam, séculos mais tarde, os processos 

inquisitoriais, o episcopado visigodo criou pioneiramente na Península Ibérica uma 

dinâmica de construção de desviados que, uma vez localizados, justificavam a 

existência de poderes combativos tidos como “benéficos”.  

Para Balandier, o Ocidente Medieval, ao tipificar os males, praticou uma 

“teatralização generalizada”, e afirma que: 

(...) Este mundo, às avessas, é o das catástrofes. Ele é assim, 

porque a „lei‟ não é mais respeitada, nem mesmo no seio da Igreja. (...) 

O desviado é exibido, condenado, para mostrar que sua perversão é 

total; nenhum desvio é possível sem engajar todo o resto e a sociedade 

em seu séquito. A reparação do mundo invertido [...] revela uma opção: 

a de uma sociedade fechada e estável, e não a de uma sociedade aberta 

ao movimento e ao inesperado. A recolocação em mãos religiosas é 

total, e, portanto, política, em um sentido totalitário, utilizando com a 

violência todos os recursos do imaginário para reabsorver sempre os 

espaços da não-conformidade, da liberdade e da mudança. (Balandier, 

1982: 44-45) 
 

 Como ambigüidade inerente ao léxico do poder, a redação do primeiro 

placitum, atribuída a Braulio de Zaragoza, representa uma das mais importantes 

descrições acerca do Judaísmo visigodo e, fundamentalmente, evidencia um forte 

conhecimento sobre os mecanismos socioculturais de sustentação da aljama de 

Toledo, suas instituições, suas práticas cotidianas, seus rituais, e leituras.  

Primeiramente convém destacar a forte oposição descrita entre o legado da 

Patrística Clássica e o Judaísmo Rabínico das aljamas. Contendo fortes traços do 

legado agostiniano no que concerne à condição errante e a eterna tendência 

pecaminosa como marcas ontológicas do Judaísmo, o placitum relembra aos 

conversos algumas asserções teológicas, que demarcaram a leitura patrística da 

escola isidoriana.  

Destacamos aqui, a atemporal perversidade deicida, diretamente vinculada à 

existência judaica. Além disso, a definição carnal de Israel volta a figurar como 

elemento de diferenciação histórica entre judeus e o verdadeiro Israel (Verus 

Israel) consubstanciado no Cristianismo e seus seguidores.  

Ainda que seu objetivo fosse expressamente repressivo, o documento revela 

por antagonismo, a insolubilidade da questão judaica através da conversão. A partir 

dos indícios confessionais e das práticas declaradas pelos batizados, no discurso, 

consideramos cabal a persistência de um Judaísmo Rabínico, atuando enquanto 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

120 

 

sistema coerente e articulado de representações do mundo converso, contrapondo-

se abertamente ao que chamamos de “discurso da dominação”. Os fenômenos de 

inversão do poder outrora ressaltados por Balandier, podem então ser detectados 

em meio à complexidade da lógica rabínico-talmúdica nas aljamas visigodas: 

inconformismo, liberdade e mudança.  

Sobre a audácia combativa, comportamento instituinte do ser marrano, são 

relevantes as considerações de Anita Novinsky:  

(...) A lembrança dos acontecimentos profundamente sofridos 

eram transferidos pelos marranos para o inconsciente, até que o que foi 

reprimido irrompesse, muito depois, de forma muitas vezes distorcida, 

mas com uma força absolutamente impositiva. A riqueza do marranismo 

foi a sua capacidade criativa, capaz de desaguar em mundos 

antagônicos, pois, como diz Morin, o estado supremo do marranismo é o 

diálogo dos contrários. (Novinsky, 1996: 31-38)  
  

No documento de Chintila, nos chamam atenção os trechos diretamente 

vinculados às condenações teológicas que inauguram o juramento, seguidas pela 

descrição vexatória do universo institucional e ritual rabínico, incluindo punições 

físicas e materiais prescritas aos envolvidos.  

Confessam os conversos que suas “prevaricações e infidelidades” eram de 

todo conhecidas e manifestas. Mostravam-se dessa forma “espontaneamente” 

dispostos a retornarem ao “caminho da salvação”, devendo antes declarar 

abertamente todos os seus pecados, e firmarem a si próprios, as punições cabíveis 

aos “transgressores”, para cada caso explicitado. Traçando o sinal da cruz, por 

“amor à religião”, os “antigos judeus” convocados à Igreja de Santa Mártir 

Leocádia, eram alvo de um processo jurídico que envolvia atos de confissão, 

expiação, punição e, em última instância, “regeneração” dos “espíritos”.  

Declararam sua crença em um Deus único, onipotente e tripartido – “três 

pessoas em uma substância” diziam, cujas mensagens haveriam sido transmitidas 

a Abraão e aos demais patriarcas. Entretanto, assumiram os batizados seus legados 

carnais, consubstanciados na recusa judaica da mensagem cristã e no deicídio, que 

corrompera há séculos o bem previsto por Deus, "(...) por su dureza de corazón y 

la maldad de su mente no conoció Israel, carnal, renovación de su vida, cual tantas 

veces se nos había prometido por boca de los profetas, y de ahí que crucificara al 

Señor de la gloria (...).” 

Confirmando os anseios universalistas da Igreja visigoda, o placitum firma o 

juramento de não abandono da Igreja Católica. Assim, os conversos assumiam 

reconhecer o dever da transmissão das profissões de fé aos seus descendentes, 

execrando publicamente os rituais judaicos. Diante do corpo episcopal, declaravam 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

121 

 

os dias festivos, o Sábado (shabat) e as circuncisões (brit-milá), práticas 

abomináveis. Quanto aos hábitos alimentares, estes seriam absolutamente 

desprezíveis, “(...) prometiendo vivir de los mismos alimentos que los cristianos de 

acuerdo con la Iglesia católica, con excepción de aquellos que nos hace 

repugnantes la naturaleza y no la superstición, porque es buena toda criatura de 

Dios.”. 

Outro importante aspecto do juramento de Chintila diz respeito às relações 

socioculturais entre judeus e cristãos. Ainda que tenha sido matéria incansável dos 

debates conciliares e civis, o placitum volta a exigir um total isolamento entre 

conversos e judeus remanescentes, “(...) prometemos que no tendremos sociedad 

alguna con los hebreos que no han sido bautizados (...).” Desta forma, não apenas 

as práticas judaicas seriam execradas como item de confissão, mas seus lugares de 

culto (sinagoga), e as Escrituras lá encontradas:  

(...) En cuanto a todas las Escrituras que existen en nuestras 

sinagogas para utilización de nuestro pueblo, por razones doctrinales, 

tanto las canónicas como las secundarias o apócrifas, prometemos 

presentarlas ante vuestra consideración para que no quede  huella de la 

menor sospecha con respecto a nosotros.Los lugares de oración, 

venerados por nosotros hasta ahora conforme al rito judaico, declaramos 

que son despreciables y abominables.” 

 

Finalmente, após a listagem dos itens abomináveis de judaização, a etapa 

de expiação dos pecados orienta os conversos a um comprometimento profundo em 

punir os “transgressores”, sendo esta punição uma “iniciativa” dos próprios 

batizados, prova cabal de suas “conscientizações” religiosas.  Estimulavam-se 

atitudes que iam desde a delação até o “castigo com o sacrifício da morte”. Além 

das “justiças internas”, os conversos também reconheciam o dever governamental 

em fixar penas e sentenças específicas aos crimes de judaização. “(...) 

Reconocemos a riesgo nuestro que es justo que se nos imponga todo tipo de penas, 

incluso las sentencias legales que nos castigan con pérdida de bienes, si 

procediéramos a encubrir conscientemente a cualquier prevaricador...” 

Como vemos, o placitum de 638, além de evidenciar um discurso da 

resistência, pode indicar ao historiador novas possibilidades de interpretação sobre 

as estruturas fundamentais de elaboração do que ora denominamos de marranismo 

religioso no Reino Visigodo de Toledo. Um marranismo que oscilava entre 

enaltecimentos e defesas da Trindade nicena, em juramentos públicos e profissões 

de fé, e a sagacidade de negar publicamente práticas culturais e fundamentos 

filosóficos do Judaísmo, preservando-os simultaneamente.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

122 

 

O marranismo religioso, de fundamentação rabínica, pode ser encontrado de 

forma mais explícita na versão original do documento, em latim. A tradução 

espanhola mascarou durante décadas o fator crucial para o entendimento das 

estratégias de resistência entre os conversos, confessadas durante o VI Concílio de 

Toledo (os grifos são nossos).  

 

“(...) Sed et Scripturas omnes, quascumque usus gentis nostrae 

in Synagogis, causa doctrinae, habuit, tam auctoritatem habentes quam 

etiam eas quas deutevrai apellant, sive quas apocryphas nominant, 

omnes conspectui vestro praesentare pollicemur ut nullum apud nos 

suspicionis sinistrae vestigium relinquatur”. 
 

Ao descrever as leituras proibidas aos batizados, as quais sabidamente ainda 

circulavam dentro do indesejado ambiente sinagogal, e que deveriam ser 

submetidas à censura das autoridades eclesiásticas, Braulio de Zaragoza não 

elabora uma menção superficial das escrituras hebraicas. Ao contrário do tom 

generalizante atribuído aos rituais judaicos, o bispo, determinando não apenas o 

universo de idéias e textos condenados, tem o cuidado de mencionar 

especificamente dois dos mais importantes conjuntos literários propulsores do 

Judaísmo medieval - a Mishnah e o Talmud, comumente referidos em latim pelos 

vocábulos Deuteras e Apocryphas.  

Como vimos, a prejudicial tradução espanhola refere-se às ditas “leituras” 

como “canônicas ou secundárias”, afastando-se das reais dimensões impostas pelo 

placitum à cultura das aljamas. A Igreja possuía amplos conhecimentos acerca dos 

antigos hábitos alimentares da religião judaica, a ponto de saber exatamente quais 

animais seriam aptos ou não, segundo os judeus,  para o consumo. Ao ingerirem 

esta carne, os conversos estariam, na visão das autoridades cristãs, mostrando seu 

concreto abandono do Judaísmo.   

Conforme podemos perceber, em nome do enquadramento social, os 

poderes visigodos, civis e eclesiásticos, formularam as bases de um modelo 

protocolar de intolerância ortodoxa, pautada na fé. Seus métodos principais eram a 

conversão, a aculturação, a punição material e corporal, e o exílio. 

Chega-se a atribuir ao período visigótico, o momento de elaboração de uma 

das mais nítidas referências litúrgicas à conversão judaica ao Cristianismo e à 

reintegração de suas vítimas à comunidade, o Kol Nidrei 16 (do hebraico, “Todas as 

Promessa/Juramentos”). Sua tradução integral vemos abaixo:  

                                                           
16Na edição de 1982 do “Machzor de Yom Kippur”, Henrique Iusim defendeu a 

hipótese de que a “(...)  prece Kol Nidrei tem mais de mil anos, mas adquiriu um 

significado particularmente intenso, durante o período de perseguições na Espanha, 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

123 

 

“(...) Em nome de Deus, conforme a Torá, nós permitimos votos e 

juramentos por meio dos quais o homem impõe, a si mesmo, alguma 

proibição ou interdição. Em princípio, nós permitimos a anulação de 

votos e juramentos que o homem faz, tão somente com respeito  a ele 

próprio, mas Deus nos livre da suspeita que esta permissão se refira, de 

alguma maneira, às obrigações perante o governo e os tribunais, ou 

perante outra pessoa. E tudo  que se refere a outrem, seja ele de uma 

ou de outra religião ou raça; estes votos, obrigações e juramentos – dos 

quais se diz na Torá que Deus não perdoará a seus transgressores – 

devem ser cumpridos rigorosamente; e todo aquele que os transgride, 

será atingido pela ira de Deus, e para vergonha e desprezo eterno.(...) 

Nossos votos  não são votos, nossos compromissos não são 

compromissos e nossos juramentos não são juramentos. ”  
 

Para o Cristianismo no Reino Visigodo, pensado por intelectuais da Igreja 

como Isidoro de Sevilha, Bráulio de Zaragoza e Julião de Toledo, o discurso da 

intolerância converte-se em argumento de necessidade moral. A salvação judaica 

deveria ocorrer, quisessem os seus alvos ou não. A conversão dos judeus visigodos 

seria tarefa difícil, porém inquestionável. Entretanto, à medida em que era 

realizada, a conversão mergulhava suas vítimas no terreno arenoso da duplicidade 

de comportamentos. 

Como vemos, a situação da vítimas de batismo forçado demarca fortes 

contradições. Se efetivamente convertidos, a sua condição marginal supostamente 

deveria desaparecer. Por outro lado, a marginalidade judaica mostrou ser condição 

essencial para as sociedades medievais cristãs, especialmente na Península Ibérica.  

A existência judaica, ainda que marginal, errônea e híbrida, seria assim, 

mantida na imagem do converso, um novo grupo socialmente identificável. Os 

conversos, muito distantes da possibilidade de serem  absorvidos pela cristandade 

que os produziu, recebem o estigma da diferença, e continuam a representar o 

testemunho teológico da verdade cristã, demarcando o sentido escatológico da 

história.  

Um provável desejo de integração do converso à sociedade chocava-se com 

uma prática rígida  de denominações atribuídas as esses “protagonistas anônimos”. 

Isto reflete, sem dúvida, as reais dimensões de interação e a disposição das elites 

visigodas, principalmente toledana, em efetivamente aceitá-los como membra 

christi. 17 

                                                                                                                                                                          

onde centenas de milhares de judeus foram forçados a abandonar sua fé e adotar 

uma nova religião. Muitos marranos frequentavam a sinagoga secretamente, 

arriscando suas vidas e usando o texto de Kol Nidrei como uma fórmula de 

renunciar aos votos...”  São Paulo: Biblos, 1982. p.94a - 95a. 
17 Raul Gonzalez-Salinero destacou algumas expressões da Lex Visigothorum 

produzidas por  monarcas como Ervigio (680-687),  e Egica (687-698/700) que, 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

124 

 

Entre as inúmeras denúncias de irregularidades religiosas nos 

comportamentos  dos conversos, ou durante o próprio processo de batismo, o III 

Concílio de Sevilha, realizado entre 619 e 624, revela um interessante e 

aparentemente comum artifício de dissimulação.  

Contando com o auxílio de vizinhos ou amigos cristãos, judeus (já batizados) 

substituíam seus filhos legítimos no momento dos sacramentos, por crianças filhas 

de famílias cristãs. Entendendo a legitimidade da conversão forçada dos judeus ao 

Cristianismo, o Concílio defende o cumprimento das prescrições monárquicas, e 

obediência a sua autoridade.  

Dada à peculiaridade em relação aos judeus que espontaneamente se 

aproximavam da fé, o Concílio relembra as atitudes dos antigos Padres da Igreja, e 

recomenda uma cautela ainda maior a ser dispensada no trato com esses 

conversos. Logo, o Concílio condenava veementemente a prática da dissimulação e 

corrupção das famílias cristãs, que compactuassem com a farsa, ordenando que as 

crianças fossem de fato batizadas:  

“(...) Sabemos que certos judeus, recentemente levados à fé de 

Cristo apresentam, com o engano de sua infidelidade, outras crianças no 

lugar de seus filhos diante da sacrosanta fonte do batismo, de forma 

que, por parecem que são seus, aquelas crianças recebem um batismo 

repetido, e assim mantêm pagãos seus filhos sob oculta e abominável 

simulação. Em verdade, todos eles desde o início, perjúrios por sua 

perfídia, e em momento algum fiéis! Contra suas artes fraudulentas e 

astutas, convém que tenhamos escrupuloso cuidado. Se, com efeito, os 

antigos Pais da Igreja tanto se preocuparam que os judeus viessem à 

graça de Cristo por suas próprias vontades, e cuja fé no batismo foi por 

tantas vezes provada, quanto mais agora, a esses a quem não se conduz 

à fé pela conversão espontânea, senão somente pela autoridade real.” 

(III Concílio de Sevilha, cânone X)18 
 

 

                                                                                                                                                                          

talvez, pudessem significar uma suposta integração do converso, como “more 

christiano, ut uere christicole, ut christiani”. Entretanto, apresentam-se escassas na 

documentação e de sentido bastante restrito.  
18“(...) Comperimus quosdam Iudaeos nuper ad fidem Christi vocatos quadam 

perfidiae fraude alios pro fliis suis ad sacrum sanctum lavari fontem offerre, ita ut 

sub specie filiorum quosdam iterato baptismate tingant, sicque occulta ac nefaria 

simulatione natos suos paganos retinent, vere omnes ab initio naturali et perfidia 

periurati et nunquam in fide. Contra quorum fraudulentas artes ac subdolas 

diligentem nos oportet habere sollertiam. Si enim illi antiqui Patres de his qui ex 

Iudaeis sponte sua ad Christi gratiam veniebant, tantam sollicitudinis curam 

gesserunt, ut fides eorum ante baptismum multis temporibus probaretur, quanto 

magis de his quos non propria mentis conversio sed sola regalis auctoritas ad fidei 

praemium provocabat? (...)” F.RODRÍGUEZ.(Ed.) La Colección Canónica Hispana, V. 

Concilios Hispanos: segunda parte. Madrid: C.S.I.C, 1992. p.482-483.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

125 

 

A marginalidade do converso, sua culpabilidade, e seu indissociável 

marranismo demonstravam antes a insolubilidade da questão judaica. Inaugurando 

uma tendência de exclusão que seria reapropriada pelo Estado Português do século 

XV, a conversão forçada faria dos batizados visigodos membros sociais execráveis, 

cujas infâmias, então renovadas, os assemelhavam aos heréticos.19  

Desse universo de idéias e práticas intolerantes, surgem diversos tratados 

visigodos de polemização contra conversos e judaizantes. “A Fé Católica contra os 

Judeus” (De Fide Catholica Adversus Iudaeos), escrita pelo bispo Isidoro de Sevilha, 

por exemplo, serviu para orientar teológica e pedagogicamente os trabalhos 

pastorais de sua irmã, a abadessa Florentina, que recebia crianças de origem 

conversa em seu claustro, cumprindo as tarefas designadas na legislação canônica, 

de evangelização e êxito das políticas de conversão obrigatória. 

Nesse sentido, é curioso perceber que Isidoro, logo ao início de sue tratado, 

já afirma a categórica marginalidade dos conversos, sempre denominados de 

“judeus” ao longo de toda sua narrativa: 

“Porque Cristo foi gerado de Deus Pai. 

Os judeus abomináveis, ímpios, duros de coração, incrédulos nos 

antigos profetas, bloqueados pelos novos, negando Cristo, Filho de Deus, 

com uma incredulidade, preferem ignorar o advento de Cristo a não o 

querer; preferem negar a crer.  Recebem, enfim, aquele que há de vir, 

não querem aquele que já chegou. Lêem o que há de ressuscitar e não 

crêem no que ressuscitou.” (Isidoro de Sevilha, DE FIDE CATHOLICA EX 

VETERI ET NOVO TESTAMENTO CONTRA JUDAEOS AD FLORENTINAM 

SOROREM SUAM, Livro I)20   
 

                                                           
19 Corroborando as constatações de Anita Novinsky,  vale lembrar que o Liber XII 

da Lex Visigothorum, em seu título II, reitera que o mesmo tratamento deve ser 

dispensado aos assuntos judaicos e heréticos, e os infiéis punidos exemplarmente 

com semelhantes castigos. “De omnium hereticorum adque Iudeorum cunctis 

erroribus amputatis.” .” Lex Visigothorum, Liber XII, Titulus II.  p.410 – 427.De 

Desraigar la Creencia de las Sectas de los Herejes, et de los Judíos que se facen 

Christianos, et de los Apóstatas que stornan en Error.” FUERO JUZGO. En Latin y 

Castellano. Por La  Real Academia Española.  Madrid: Por Ibarra, Impressor de 

Cámara de S.M., 1815.  p.175. Notas para o Título II. 
20DE FIDE CATHOLICA EX VETERI ET NOVO TESTAMENTO CONTRA JUDAEOS AD 

FLORENTINAM SOROREM SUAM. In: PATROLOGIA LATINA DATABASE.  Versão 

Completa da Patrologia de J.P.MIGNE. MIGNE, J. P. (Ed.)  Patrologiae. Cursus 

Completus. Serie Latina. Paris: Garnier, 1844/1864. OPERA OMNIA SANCTI 

ISIDORI HISPALENSIS. Vol.83. Tradução para o português do Livro I pelo Professor 

latinista Marcelo Soares (UFRJ). De Fide, I, I, 1. “Judaei nefaria incredulitate 

Christum Dei Filium abnegantes, impii, duricordes, prophetis veteribus increduli, 

novis obstrusi, adventum Christi malunt ignorare, quam nosse; negare, quam 

credere. Quem enim venturum accipiunt, venisse jam nolunt. Quem resurrecturum 

legunt, resurrexisse non credunt.”    



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

126 

 

Assim, na trágica convivência judaico-cristã na Península Ibérica Visigoda, e 

na arbitrariedade das conversões forçadas, verificaremos milhares de judeus serem 

transformados em habitantes de um mundo ao qual jamais pertenceriam 

verdadeiramente.  

Dentro de uma linha de abordagem vinculada à História das práticas e 

conflitos culturais, podemos também localizar uma série de representações 

criptojudaicas mantidas pelas aljamas (bairros judeus ibéricos).  

Conforme encontramos registros nos códigos civis 21 e nos concílios de 

Toledo do século VII, as comunidades judaicas visigodas forjaram estratégias e 

mecanismos de preservação de sua religião proibida, resistindo a um século de 

intolerância. É interessante verificar que os principais bairros judeus visigodos como 

os de Toledo e Sevilha, já oficialmente convertidos pelos atos batismais de 

Sisebuto, mantiveram-se secretamente orientados por um amplo conjunto de 

tradições rabínicas, apresentando ainda, uma forte circularidade de textos 

produzidos por membros de sua elite religiosa.  

Diversas vezes na documentação, acusam-se os judeus batizados do Reino 

Visigodo de manterem práticas de leituras consideradas subversivas, ou 

degradantes aos olhos das autoridades episcopais.22 A literatura rabínica, 

especificamente a Mishnah e o Talmud, são então condenadas e proibidas pela 

Monarquia e pelo Episcopado.  . 

Cabe acrescentar que, além da documentação visigoda escrita sobre os 

judeus, os batismos, e seus mecanismos de resistência, encontramos ainda 

evidências do marranismo visigodo no universo de práticas funerárias realizadas 

pelos conversos. Tais práticas encontravam-se notadamente presentes em 

fragmentos da cultura material judaico-conversa, tais como inscrições epigráficas 

tumulares e resquícios arqueológicos sinagogais.  

                                                           
21 ZEUMER, K. (Ed.)  Monumenta Germaniae Historica – Leges Nationum 

Germanicarum. Edidit SOCIETAS APERIENDIS FONTIBUS. Rerum Germanicarum 

Medii Aevi. Hannoverae et Lipsiae:   Impensis Bibliopolii Hahniani, 1902. Editio 

Nova Lucis Ope Expressa 1973.  Tomus I. Leges Visigothorum. Liber Iudiciorum. 

“Liber Duodecimus. II Titulus: De omnium hereticorum adque Iudeorum cunctis 

erroribus amputatis. III Titulus: De novellis legibus Iudeorum, quo et vetera 

confirmantur et nova adiecta sunt.”  p.406-456.; FUERO JUZGO. En Latin y 

Castellano. Por La  Real Academia Española.  Madrid: Por Ibarra, Impressor de 

Cámara de S.M., 1815. “Libro XII. De Devedar los tuertos, e darraygar las sectas e 

sus dichos, II Titol De los Hereges, e de los Judíos e de las Sectas, III Titol de Las 

Leyes Nuevas de los Judíos.”  p.174-204.;  
22 Tanto as obras da Patrística visigótica, quanto as epístolas de produção ibérica 

eclesíástica latina dos períodos romano, visigodo, e árabe estão impressas em 

MIGNE, J. P. (Ed.)  Patrologiae. Cursus Completus. Serie Latina. Paris: Garnier, 

1844/1864.  



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

127 

 

Assim, no amplo conjunto de táticas e estratégias de resistência cultural 

exercidas a todo o tempo pelos judaizantes visigodos do século VII, encontramos, 

objetivamente, a gênese do marranismo ibérico. Os mesmos mecanismos de 

formação do ser marrano podem ser encontrados em quaisquer momentos 

históricos onde judeus ou comunidades judaicas inteiras tenham visto suas antigas 

condições sociais e culturais rompidas, e seus sentimentos de pertencimento, 

postos em xeque.  

O conceito de marranismo pode ser aplicado, portanto, para o estudo da 

complexa rede de convivências entre judeus e cristãos na Península Ibérica 

Visigoda, principalmente quando a arbitrariedade das conversões forçadas fez dos 

judeus,  habitantes de um mundo que não lhes pertencia. Encontramos, portanto, 

na política visigoda sobre a questão judaica, no século VII princípios e lógicas de 

discriminação que orientariam, na modernidade, as práticas inquisitoriais em 

Portugal, Espanha e América Colonial.  

 

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA 

 

Fontes Primárias Impressas 

BRAULIO DE ZARAGOZA. SANCTI Braulionis Caesaraugustani Episcopi Epistolae. In: 

PATROLOGIA LATINA Database. Paris: Garnier, 1844/1864. v.80. (Série 

Latina). Patrologia de Jacques-Paul Migne.  Epistola XXI. EJUSDEM 

BRAULIONIS NOMINE CONCILII VI TOLETANI SCRIPTA AD HONORIUM I. 

FUERO JUZGO. En Latin y Castellano. Por La Real Academia Española. Madrid: Por 

Ibarra, Impressor de Cámara de S.M., 1815. “Libro XII. De Devedar los 

tuertos, e darraygar las sectas e sus dichos, II Titol De los Hereges, e de los 

Judíos e de las Sectas, III Titol de Las Leyes Nuevas de los Judíos.” p.174-

204.  

ISIDORO DE SEVILHA (Sancti Isidori Hispalensis Episcopi). De Fide Catholica Ex 

Veteri Et Novo Testamento Contra Judaeos Ad Florentinam Sororem Suam. 

In: PATROLOGIA LATINA Database. Paris: Garnier, 1844/1864. v.83. (Série 

Latina). Patrologia de  Jacques-Paul Migne. Disponível em: 

http://www.pld.chadwyck.com.  

III Concílio de Sevilha, cânone X. F.RODRÍGUEZ.(Ed.) La Colección Canónica 

Hispana, V. Concilios Hispanos: segunda parte. Madrid: C.S.I.C, 1992. p.482-

483.  

SUÁREZ BILBAO, Fernando. El Fuero Judiego en la España Cristiana:. Las Fuentes 

Jurídicas.  Siglos V-XV.  Madrid: Dykinson, 2000.   

TANACH, Mishnah ; TALMUD BAVLI   In: THE SONCINO TALMUD.  Chicago: Davka 

Corporation/Judaica, 1996. 1 CD-ROM. Judaic Classics Library. 

VIVES, J. (Ed.) Concílios Visigóticos e Hispano-Romanos. Barcelona/Madrid: 

C.S.I.C. - Instituto Enrique Florez, 1963. 

ZEUMER, K. (Ed.)  Monumenta Germaniae Historica – Leges Nationum 

Germanicarum.  Edidit SOCIETAS APERIENDIS FONTIBUS. Rerum 

Germanicarum Medii Aevi. Hannoverae et Lipsiae: Impensis Bibliopolii 

Hahniani, 1902.  

 

 

http://www.pld.chadwyck.com/


RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

128 

 

Obras Gerais e Específicas  

 

ALBERT, Bat-Sheva. Isidore of Seville: His Attitude towards Judaism and his Impact 

on Early Medieval Canon Law. The Jewish Quarterly Review, Philadelphia: 

Annenberg Reserch Institute, v. 80. n.3-4 , p.207-220, Jan-April, 1990.  

_____ . The 65th Canon of the IVth Council of Toledo (633) in Christian Legislation 

and Its Interpretation in the „converso‟ Polemics in XV th Century Spain. In: 

Proceedings of the Eight  World Conference of Jewish Studies. Jerusalem: The 

World Union of Jewish Studies, 1982.  p.43-48. 

ÁLVAREZ CHILLIDA, Gonzalo, El Antisemitismo en España: la imagen del judío 

(1812-2002). 2.ed. Prefacio de Juan Goytisolo. Madrid: Marcial Pons, 2002.  

(Historia – Estudios). 

ATTIAS, Jean-Christophe. De la Conversion. Paris: Centre D‟ Études des Religions 

du Livre/Du Cerf, 1997. (Patrimoines Religions du Livre). 

BALANDIER, Georges. O Poder em Cena.  Brasília: EdUnB, 1982.  

BARCALA MUÑOZ, Andrés. Biblioteca Antijudaica de los Escritores Eclesiásticos 

Hispanos. Madrid: Aben Ezra Ediciones, 2005. 2.v. 

BARNETT, Richard. The Sephardi Heritage: Essays on the History and Cultural 

Contribution of the Jews of Spain and Portugal. London: Valentine,Mitchell, 

1971. 2 v. 

BARON, Salo W. A Social and Religious History of the Jews. 2.ed. Philadelphia: 

Jewish Publications Society of America, 1952. v.3. 

BAUER, Yehuda. Antisemitism as a European and World Problem. In: PATTERNS of 

Prejudice. London: The Institute of Jewish Affairs, v.27, n.1, p.15-24, 1993. 

CANTERA y BURGOS, F. Sinagogas Españolas.  Madrid: C.S.I.C, 1984. Reimpressão 

da 1. ed.1955. 

CARNEIRO, M.L.T. O Discurso da Intolerância: Fontes para o Estudo do Racismo. 

In: FONTES HISTÓRICAS: Abordagens e Métodos. São Paulo: Faculdade de 

Ciências e Letras – UNESP. Campus de Assis. Programa de Pós-Graduação em 

História, 1996. p.21-32. 

COLLINS, R. España en la Alta Edad Media (400-1000 d.C).  Barcelona: Crítica, 

1986. 

DOMÍNGUEZ ORTÍZ, A. Historical Research on Spanish Conversos in the last 15 

years.”; MÁRQUEZ VILLANUEVA, F. The Converso Problem: An Assessment. 

In: HORNIK, M.P. Collected Studies in Honour of Américo Castro‟s Eightieth 

Year. Op.cit. p.63-82; 317-333, respectivamente.  

DREWS, Wolfram. Jews as Pagans? Polemical Definitions of Identity in Visigothic 

Spain. Early Medieval Europe. Oxford: Blackwell Publishing, v.2, n.3. p.189-

207, 2002. 

FABRE-VASSAS, Claudine. The Singular Beast. Jews, Christians, & the Pig.  

Translated  by Carol Volk.  New York : Columbia University Press, 1997. 

FERREIRO, Alberto.(Ed.) The Visigoths: Studies in Culture & Society. Leiden; 

Boston; Köln: Brill, 1999. 

FONTAINE,  Jacques. Culture et Spiritualité en Espagne du IV au VII siècle.  

London: Variorum Reprints, 1986. 

______ . Isidoro de Sevilha: Génesis y Originalidad de la Cultura Hispánica en 

Tiempos de los Visigodos.  Madrid: Ediciones Encuentro, 2002. 

GALLEGO BLANCO, Enrique. Relaciones entre la Iglesia y el Estado en la Edad 

Media.  Madrid: Revista de Occidente, 1973. (Biblioteca de Política y 

Sociologia). 

GARCIA MORENO, L. A. Historia de España Visigoda. Madrid: Catedra, s/d. 

_____. Romanismo y Germanismo: El Surgir de los Pueblos Hispánicos.  Barcelona, 

1982. 

GARCIA IGLESIAS, Luis. Los Judíos en la España Antigua. Madrid: Cristiandad, 

1978. 



RJHR IV:6 (2011) – Renata Rozental Sancovsky 

129 

 

______ . Motivaciones de la Política Antijudía del Reino Visigodo en el Siglo VII. In: 

Actas Del Coloquio - Estructuras Sociales durante la Antiguedad. Faculdad de 

Filosofia y Letras-Universidad de Oviedo, 1977. 

GARCIA MORENO, Luis A. Los Judíos de la España Antigua: Del Primer Encuentro al 

Primer Repudio. Madrid: Rialp, 1994. 

GINZBURG, Carlo. Just One Witness. In: FRIEDLANDER, Saul (Ed.) Probing the 

Limits of Representation: Nazism and „Final Solution‟ . Cambridge/London: 

Harvard University Press, 1992. p.82-96. 

_____ . História Noturna: Decifrando o Sabá. 2.ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1991. 

GIRARDET, Raoul. Mitos e Mitologias Políticas. São Paulo: Companhia das Letras, 

1987. 

GODOY, Cristina; VILELLA, Josep. De la Fides Ghotica a la Ortodoxia Nicena: Inicio 

de la Teologia Politica Visigoda. In: GONZÁLEZ BLANCO, D. Antonino. Los 

Visigodos: Historia y Civilización. Antigüedad y Cristianismo. Monografias 

Historicas sobre la Antigüedad Tardia. In: Actas de la Semana Internacional 

de Estudios Visigóticos. Murcia: Universidad de Murcia,1986. T.III. p. 117-

144. 

GOFFMAN, E. Estigma: Notas sobre a Manipulação da Identidade Deteriorada. Rio 

de Janeiro: Zahar, 1980. 

KAYSERLING, M. História dos Judeus em Portugal. São Paulo: Pioneira, 1971. 

KRIEGEL, Maurice. “Questão dos Cristãos-Novos e Expulsão dos Judeus: a Dupla 

modernidade dos Processos de Exclusão na Espanha do Século XV.”  In: 

NOVINSKY, Anita et KUPERMAN, Diane. (orgs.) Ibéria Judaica: Roteiros de 

Memória.  São Paulo: Expressão e Cultura/EDUSP, 1996.  p.33-58. 

MORIN, E. Meus Demônios. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997. 

NOVINSKY, Anita. Inquisição: Rol dos Culpados: Fontes para a História do 

Brasil/Séc.XVIII. Rio de Janeiro: Expressão e Cultura, 1992.  

______. Um Novo Conceito de Marranismo. In: Colóquio Internacional,1: O 

Patrimônio Judaico Português (The Portuguese Jewish Heritage.) Fundação 

Gulbenkian. Lisboa: Associação Portuguesa de Estudos Judaicos. 1996. p.31-

38. 

______ . Cristãos-Novos na Construção do Brasil. In: NISKIER, Arnaldo (Coord.). 

Contribuição dos Judeus ao Desenvolvimento Brasileiro.  Rio de Janeiro: 

Academia Brasileira de Letras, Universidade Gama Filho, 1998. p.37-38. 

______ . Os Regimes Totalitários e a Censura. In: CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. 

(Org.). Minorias Silenciadas: História da Censura no Brasil.  São Paulo: 

EDUSP/ Imprensa Oficial do Estado/ Fapesp, 2002. 

NOVINSKY, Anita; KUPERMAN, Diane. (Orgs.) Ibéria Judaica: Roteiros de Memória.  

São Paulo: Expressão e Cultura/EDUSP, 1996. 

ORLANDIS, J. Historia de la España Visigótica.  Madrid: Gredos, 1977. 

POLIAKOV, Leon. A Causalidade Diabólica I: Ensaio sobre a Origem das 

Perseguições. São Paulo: Perspectiva, 1991. 

ROTH, C. A History of the Marranos.  Philadelphia: Jewish Publication Society of 

America, 1960.   

 

 

 

 

 

 


